
Laudato si’  

Versión de uso comunitario  
de la encíclica 
“Alabado seas, mi Señor” 



Directivos del Consejo Episcopal  
Latinoamericano y Caribeño – CELAM

Mons. Jaime Spengler
Presidente

Mons. José Domingo Ulloa Segundo
Segundo Vicepresidente

Mons. Lizardo Estrada
Secretario General

Mons. Ricardo Morales
Coordinador Consejo Centro  
de Gestión del Conocimiento

Mons. Daniel Francisco Blanco
Coordinador Consejo del Centro  

para la Comunicación

Mons. José Luis Azuaje
Primer Vicepresidente

Mons. Santiago Rodríguez 
Presidente del Consejo de Asuntos Económicos

Pbro. Eric García Concepción
Secretario General Adjunto

Guillermo Sandoval
Director del Centro  

de Gestión del Conocimiento

Óscar Elizalde Prada
Director del Centro para la Comunicación

Autor
Aníbal Pastor N.

Insumos 
Comisión Episcopal para la Pastoral Social              

de Perú - CEAS

Dirección general 
Mg. Guillermo Sandoval

Dirección editorial 
Dr. Óscar Elizalde Prada

Revisión de estilo 
Mg. Adriana Moreno García 

Diagramación y portada 
Dora Milena Moreno Gamba 

Ilustraciones 
AnSerAI25 (con el apoyo de IA)  

Realización 
Centro de Gestión del Conocimiento del Celam 

Centro para la Comunicación del Celam 

© Consejo Episcopal Latinoamericano y Caribeño CELAM
Avenida Boyacá N° 169D-75
Código postal 111166
PBX: 601 484 5804
celam@celam.org
www.celam.org
Bogotá, D.C. 2024

Esta publicación cuenta con las debidas licencias eclesiásticas.

Título: Laudato si’. Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”.  
Primera edición: Bogotá DC, septiembre de 2025. 



Sumario

Presentación.................................................................................................. 4

Introducción .................................................................................................. 5

Capítulo 1:  
Lo que está pasando a nuestra casa...................................................... 7

Capítulo 2:  
El evangelio de la creación.................................................................... 11

Capítulo 3:  
Raíz humana de la crisis ecológica..................................................... 15

Capítulo 4:  
Una ecología integral............................................................................... 19

Capítulo 5:  
Algunas líneas de orientación y acción............................................. 22

Capítulo 6:  
Educación y espiritualidad ecológica................................................ 25

Oraciones para usar en las sesiones grupales de reflexión...... 28

Glosario......................................................................................................... 32



Laudato Si’

4

A más de 10 años de su publicación por el papa Francisco, la encíclica Laudato si’ es cada día 
más vigente, y esto se debe, fundamentalmente, a la visión que ofrece de nuestra realidad, 
que —lamentablemente— sigue de mal en peor en el ámbito de la ecología integral.  

La propuesta del papa Francisco trasciende el tiempo y se proyecta en el futuro. Por eso, 
ponemos a disposición de nuestras comunidades y agentes de pastoral en América Latina y 
el Caribe, un texto fundamental para comprender y vivir la misión de la Iglesia en el mundo 
actual. La encíclica Laudato si’ —al igual que la constitución apostólica Praedicate evangelium— 
no es simplemente un documento para especialistas, sino una luz que ilumina el camino de 
todas y todos los bautizados. 

El papa Francisco nos recuerda que cuidar la casa común, renovar nuestras estructuras 
eclesiales y vivir la sinodalidad son parte de un mismo llamado: anunciar el Evangelio con 
alegría y esperanza, haciéndonos cercanos a la vida de las personas y de la naturaleza, pues 
somos un “todo” en la obra de Dios. 

Este esfuerzo de síntesis —promovido por el Centro de Gestión del Conocimiento del 
Celam— busca acercar el contenido a un lenguaje sencillo y claro, de modo que pueda ser 
comprendido y compartido en comunidades de fe, en la vida parroquial y en los diversos 
espacios donde el Espíritu Santo sigue suscitando compromiso y esperanza.  

Para ello, se han tomado dos insumos fundamentales: la misma encíclica del papa Francisco, 
y una primera síntesis que elaboró hace algunos años la Comisión Episcopal de Acción Social 
de la Conferencia Episcopal del Perú (CEAS), a quien también agradecemos. 

Como discípulas y discípulos misioneros de la esperanza, estamos invitados a dejarnos 
interpelar por esta enseñanza social del Papa, y a traducirla en gestos concretos de servicio, 
justicia y fraternidad.  

Que esta herramienta nos ayude a redescubrir la belleza de la creación y, sobre todo, a 
cuidarla responsablemente al estilo de san Francisco de Asís. 

Fraternalmente, 

Sumario

Presentación

IMPORTANTE 

La indispensable lectura completa de la carta encíclica Laudato si’ 
está disponible en este código QR o en el siguiente enlace:

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/docu-
ments/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html  

Mons. Lizardo Estrada Herrera

Obispo Auxiliar de Cusco, (Perú)
Secretario General del Celam

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


5

¿De qué se trata?

Introducción



Laudato Si’

6

El papa Francisco inicia Laudato si’ con un canto de alabanza y gratitud.  

Retoma las palabras de san Francisco de Asís:  

“Laudato si’, mi’ Signore” —“Alabado seas, mi Señor”—,  

de este modo, el santo de la fraternidad universal  

reconocía a todas las criaturas como hermanas y hermanos  

que reflejan el amor del Creador.  

 

Desde ese espíritu, la encíclica invita a  

mirar el mundo no como un objeto de consumo,  

sino como una casa común que acoge a todos. 

 

El Papa señala que la tierra “gime con dolores de parto”,  

porque está sometida a heridas profundas:  

contaminación, desechos, cambio climático,  

pérdida de biodiversidad, deterioro de la calidad de vida humana.  

 

Estas heridas afectan de manera especial a los pobres,  

que son quienes menos responsabilidad tienen en la degradación ambiental. 

Desde el comienzo, Francisco subraya que el desafío no es sólo ecológico,  

sino también humano, social y espiritual.  

 

El clamor de la 	Tierra y el clamor de los pobres son uno solo.  

Por eso, la respuesta no puede reducirse a soluciones técnicas,  

sino que debe incluir un cambio profundo de mentalidad,  

de estilos de vida y de estructuras sociales.  

 

La encíclica se dirige a todos:  

creyentes y no creyentes,  

líderes políticos y ciudadanos comunes,  

para despertar una conciencia global y una solidaridad universal. 

Sumario



7

¿Cómo trabajar esta guía?

Capítulo 1

Lo que está pasando en nuestra casa
(N.º 17-61)



Laudato Si’

8

Francisco inicia su reflexión describiendo

la situación actual del planeta,  

como quien observa su propia casa en peligro.  

No se trata de datos abstractos,  

sino de realidades que afectan 

la vida cotidiana de millones de personas.  

 

El aire, el agua y el suelo sufren por la acumulación de residuos,  

por la cultura del descarte  

y por el uso indiscriminado de plásticos y tóxicos.  

 

El clima es un bien común,  

pero la emisión de gases de efecto invernadero provoca  

calentamiento, derretimiento de hielos y aumento del nivel del mar,  

afectando principalmente a los más pobres. 

El tema del agua
El agua potable es un derecho humano esencial.  

Sin embargo, millones carecen de acceso seguro  

y los intereses económicos presionan para privatizar este bien vital.  

El desperdicio, la contaminación y la escasez  

amenazan a poblaciones enteras  

y a ecosistemas frágiles. 

Pérdida de biodiversidad
Miles de especies desaparecen cada año,  

y con ellas se pierde riqueza genética y cultural.  

Los bosques tropicales, los arrecifes de coral  

y otros ecosistemas únicos están en riesgo.  

Cada criatura tiene un valor propio 

y refleja la sabiduría de Dios.  

Su desaparición empobrece al mundo  

y revela la irresponsabilidad humana.

Deterioro de la calidad de vida humana 
El crecimiento desordenado de las ciudades  

genera hacinamiento, contaminación, inseguridad  

y falta de espacios comunitarios.  

La tecnología no siempre mejora la vida  



9

Pista 1

si no está orientada al bien común.  

El estilo consumista provoca vacío interior  

y una sensación de desarraigo. 

Inequidad planetaria
Los países ricos son responsables 

de gran parte de la contaminación,  

pero las consecuencias recaen en los más pobres,  

que tienen menos recursos para adaptarse.  

La deuda ecológica entre el Norte y el Sur  

es una realidad que exige justicia. 

La debilidad de las reacciones 
Aunque existen acuerdos internacionales,  

su cumplimiento es insuficiente  

y a menudo dominado por intereses económicos.  

La política se muestra débil frente a los poderes financieros.  

Falta decisión para cambiar modelos de producción y consumo.

Diversidad de opiniones 
No todos comparten el mismo diagnóstico.  

Algunos confían en soluciones técnicas  

y minimizan el problema.  

Otros creen que la crisis es inventada.  

Sin embargo, la evidencia científica 

muestra la gravedad de la situación.  

El Papa pide un debate honesto, abierto

y basado en datos sólidos. 



Laudato Si’

10

Reflexión
1. ¿Qué sentimientos nos produce ver cómo la Tierra sufre contaminación, pérdida de 
bosques y cambio climático? 

2. ¿De qué manera nuestras decisiones diarias (consumo, basura, transporte…) ayudan 
o dañan nuestra “casa común”? 

3. ¿Qué acciones concretas podemos asumir junto a nuestras familias o comunidades 
para cuidar mejor el medio ambiente? 

Sumario

En resumen
El primer capítulo de Laudato si’ es como una radiografía de la Tierra herida  

y deja de manifiesto que el problema es global, humano y ético.  

No busca generar miedo,  

sino despertar responsabilidad en cada uno de nosotros y nosotras.



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

11

Capítulo 2

El Evangelio de la creación
(N.º 62-100)



Laudato Si’

12

La sabiduría de los relatos bíblicos
Dios creó el mundo y vio que todo era muy bueno (cf. Gn 1,31).  

Cada persona es creada por amor,  

no como objeto, sino como alguien con dignidad.  

No es necesario ser creyente para cuidar la Tierra,  

pero los cristianos tenemos un deber especial.  

La armonía inicial se rompió cuando quisimos ocupar el lugar de Dios.  

El mandato de “dominar la tierra” (cf. Gn 1,28)  

fue malinterpretado como licencia para abusar de la creación,  

olvidando los derechos de todos los seres.  

El Papa denuncia el “antropocentrismo despótico”,  

que coloca al ser humano en el centro absoluto,  

olvidando que la inteligencia recibida  

debe servir para respetar la naturaleza  

y guardar el equilibrio. 

El misterio del universo
La naturaleza no es sólo un objeto de análisis,  
sino un don de Dios.  
Cada criatura es amada y tiene un lugar en el mundo. 

Los profetas recordaron que el Dios que salva  

es el mismo que creó el universo.  

Cuando acumulamos bienes sin medida,  

nuestra libertad genera injusticia y violencia.  

Ningún ser vivo puede ser tratado como simple recurso.  

Jesús nos pide ser servidores de todos (cf. Mt 21,26), 

también en la relación con las demás criaturas. 

El mensaje de cada criatura  
El ser humano es imagen de Dios,  

Y todas las criaturas cumplen su función.  

Dios ama a cada ser,  

como quien siente ternura por la tierra donde nació.  

El relato de la creación  

es un libro bello donde se refleja la divinidad.  

Contemplarla conduce a reconocer el mensaje divino  

y a adorar a Dios,  

como lo hizo san Francisco en su cántico:  

“Alabado seas, mi Señor, con todas tus criaturas”. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

13

Una comunión universal 
Todas las criaturas comparten un mismo origen  

y forman una familia universal.  

La extinción de una especie es pérdida para todos.  

La justicia, la paz y el cuidado de la creación son inseparables. 

Amar a nuestros hermanos y hermanas  

implica también relación fraterna con el Sol, la Luna y la Tierra. 

Destino común de los bienes 
La Tierra es herencia común

y sus frutos pertenecen a todos.  

La ecología debe incluir justicia social  

y defensa de los más pobres.  

Negar el destino universal de los bienes  

es un pecado contra el mandamiento “no matarás”. 

La mirada de Jesús   
La propiedad privada solo tiene sentido en el marco del bien común.  

Usarla en beneficio exclusivo de unos pocos es injusticia grave.  

El medio ambiente es patrimonio de toda la humanidad  

y responsabilidad compartida.  

Jesús enseñó a ver la creación  

como reflejo del amor del Padre:  

calmó el mar y el viento,  

mostró ternura por las criaturas  

y en su resurrección  

aseguró que todo el universo alcanzará su plenitud en Él. 



Laudato Si’

14

Reflexión
1. ¿Qué nos enseña la Biblia sobre la belleza y el valor de la creación?

2. ¿Cómo podemos reconocer a Dios en la naturaleza que nos rodea? 

3. ¿De qué manera podemos vivir como “hermanos” o “hermanas” de todas las criaturas, y no 
como sus dueños?  

Sumario

En resumen
El Evangelio de la creación nos enseña que toda la vida es un don  

y que estamos llamados a una relación de cuidado  

y fraternidad con todas las criaturas.  

La fe cristiana impulsa a reconocer la dignidad de cada ser humano,  

el destino común de los bienes  

y la comunión universal de la creación,  

fundamento espiritual de toda ecología integral. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

15

Capítulo 3

La raíz humana de la crisis ecológica
(N.º 101-136)



Laudato Si’

16

Tecnología: creatividad y poder
La humanidad ha alcanzado un extraordinario dominio técnico,  

desde la energía nuclear hasta la informática y la biotecnología.  

La tecnología es un don de Dios  

que muestra la creatividad del ser humano,  

pero cuando se usa desconectada de valores éticos,  

se transforma en un poder peligroso.  

No todo avance significa progreso verdadero. 

Globalización del paradigma tecnocrático
Se ha instalado una lógica  

donde la técnica se convierte en criterio absoluto,  

subordinando la economía y la política.  

El ser humano se presenta como dueño y juez de la naturaleza,  

evaluando todo por su utilidad inmediata.  

Este paradigma conduce a un consumo ilimitado,  

a la explotación de los recursos  

y a la ilusión de un crecimiento infinito en un planeta finito. 

Reducción antropocéntrica 
El error no es poner al ser humano en el centro,  

sino colocarlo de forma distorsionada:  

separado de Dios, de los demás y de la creación.  

Se cae así en un antropocentrismo despótico  

que justifica la explotación.  

Se olvida que toda criatura tiene valor en sí misma  

y que el cuidado de la Tierra  

es condición para la vida humana. 

Relativismo práctico  
Cuando el ser humano se pone en el lugar de Dios,  

todo se vuelve negociable:  

desde la dignidad de la persona  

hasta el destino de la naturaleza.  

Se multiplican así las formas de corrupción,  

el tráfico de personas y órganos, 

la violencia contra la vida,  

la experimentación sin límites  

y el descarte de seres humanos y especies enteras.



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

17

Necesidad de una ecología integral
El verdadero progreso exige integrar la ciencia con la ética,  

la economía con la solidaridad,  

la técnica con la contemplación.  

No se trata de rechazar la tecnología,  

sino de orientar su uso hacia el bien común.  

El Papa invita a superar la obsesión productivista  

con una mirada de fraternidad universal. 

Valor del trabajo humano
El trabajo es una participación en la obra creadora de Dios.  

No es solo un medio para producir y consumir,  

sino un camino de dignidad y realización personal.  

Sin embargo, el paradigma tecnocrático  

lo reduce a un engranaje dentro de un sistema productivo  

que busca eficiencia y rentabilidad a cualquier costo.  

Se impone así la lógica de sustituir personas por máquinas, 

olvidando que el empleo es parte del tejido social.

Innovación y responsabilidad 
Los avances científicos deben estar guiados  

por un sentido profundo de responsabilidad.  

La biotecnología, la ingeniería genética y la inteligencia artificial  

ofrecen posibilidades enormes,  

pero sin un discernimiento ético  

pueden poner en riesgo la vida y la dignidad humanas.  

La ciencia debe estar al servicio de la persona y de la creación,  

no al revés. 

El cuidado de la libertad humana   
La verdadera libertad no consiste en tener un poder ilimitado,  

sino en elegir el bien.  

La cultura tecnocrática tiende a imponer una visión uniforme,  

anulando la diversidad  

y debilitando la responsabilidad personal.  

Francisco recuerda que el ser humano  

es capaz de dominar su poder técnico  

y orientarlo hacia un futuro de justicia, paz y cuidado de la casa común. 



Laudato Si’

18

En resumen
La crisis ecológica tiene su raíz en una forma de pensar  

donde creemos que la tecnología lo puede todo  

y que los seres humanos somos los dueños absolutos del mundo.  

Solo una conversión hacia una ecología integral,  

donde la técnica se ponga al servicio de la dignidad y el bien común,  

permitirá que el progreso se transforme en vida plena para todos.

Reflexión
1. ¿Por qué es peligroso pensar que los seres humanos somos dueños absolutos del planeta? 

2. ¿Cómo podemos usar la ciencia y la tecnología sin destruir la naturaleza?

3. ¿Qué significa poner la dignidad de la persona y el bien común por encima del dinero y el 
poder? 

Sumario



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

19

Capítulo 4

Una ecología integral
(N.º 137-162)



Laudato Si’

20

Francisco propone una ecología integral,  
que incluye dimensiones:  

•	 ambientales, económicas, y sociales,  

•	 culturales,  

•	 y cotidianas.  

No se trata solo de cuidar la naturaleza,  

sino de comprender que todo está interconectado. 

Dimensión ambiental, económica y social 
La justicia ambiental implica justicia social:  

el deterioro de la naturaleza golpea primero a los pobres.  

No hay dos crisis separadas, una ambiental y otra social,  

sino una sola crisis socio-ambiental.  

El cuidado de la Tierra exige cambiar estilos de vida,  

modelos de producción y consumo.

Dimensión cultural 
Cada pueblo tiene un modo de relacionarse con la creación.  

Perder tradiciones y lenguas  

es también perder formas de cuidar el entorno.  

La globalización no debe aplastar la diversidad cultural,  

sino valorar las raíces  

y la identidad de los pueblos.  

Vida cotidiana  
El ambiente donde vivimos influye en nuestro bienestar.  

Las ciudades deben planificarse para favorecer la convivencia,  

el contacto con la naturaleza  

y la dignidad de todos.  

La vivienda, el transporte y los espacios comunes  

forman parte de la ecología integral. 

Bien común y justicia intergeneracional  
La creación es un don compartido,  

destinado a todos.  

El bien común exige responsabilidad y participación.  

La justicia se proyecta también hacia las generaciones futuras:  

no podemos hipotecar el planeta  

dejando a nuestros hijos un mundo degradado. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

21

En resumen
La ecología integral propone una nueva mirada  

que une el cuidado de la naturaleza,  

la justicia con los pobres,  

el respeto a las culturas  

y la construcción de una vida digna para todos. 

Reflexión
1. ¿Qué relación existe entre el cuidado de la naturaleza y el cuidado de las personas?  

2. ¿Cómo afecta la pobreza a la vida de las comunidades y al medio ambiente al mismo tiempo?

3. ¿Qué ejemplos de “ecología integral” puedo reconocer en nuestro barrio, escuela, lugar de 
trabajo o comunidad? 

Sumario



Laudato Si’

22

Capítulo 5

Algunas líneas de orientación y acción
(N.º 163-201)



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

23

El Papa invita a pasar de la reflexión a la acción.  

Ninguna persona ni institución  

puede enfrentar sola la crisis ecológica:  

se requiere un camino común.  

Diálogo en la política internacional
El problema ambiental es global  

y necesita acuerdos globales.  

Se requiere superar intereses nacionales  

y apostar por una cooperación internacional  

que respete el bien común  

y a los países más vulnerables.

Política nacional y local 
Cada gobierno debe legislar y controlar  

para proteger la casa común,  

sin someterse a la lógica del corto plazo.  

La política debe buscar consensos amplios y sostenibles,  

más allá de los ciclos electorales. 

Economía y diálogo con la ciencia
La economía debe integrarse con la ética y la ecología.  

No todo lo técnicamente posible es moralmente aceptable.  

Es necesario promover energías limpias,  

reducir la contaminación  

y garantizar un desarrollo sostenible.  

La ciencia y la política,  

en diálogo,  

pueden ofrecer soluciones concretas.

Religión y educación
Las religiones aportan una motivación ética y espiritual  

para cuidar la Tierra.  

La educación ambiental,  

en la escuela y en la familia,  

debe formar en hábitos sencillos:  

reducir el consumo, reciclar, valorar el agua, respetar la vida. 



Laudato Si’

24

En resumen
Francisco llama a un esfuerzo común:  

diálogo internacional,  

políticas responsables,  

economías solidarias,  

compromiso ciudadano  

y educación ecológica.  

Solo así será posible enfrentar la crisis ambiental  

como una verdadera familia humana. 

Reflexión
1. ¿Qué responsabilidades tienen los gobiernos y las instituciones en el cuidado del planeta?  

2. ¿Cómo podemos —los ciudadanos y las ciudadanas— exigir y colaborar en decisiones justas 
para la ecología? 

3. ¿Qué significa trabajar juntos como humanidad para enfrentar una crisis que nos afecta a 
todos y todas?  

4. ¿Qué compromisos estamos dispuesto a asumir —de modo personal— para cuidar la casa 
común? 

Sumario



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

25

Capítulo 6

Educación y espiritualidad ecológica
(N.º 202-246)



Laudato Si’

26

El Papa concluye su encíclica invitando a una conversión ecológica  

que transforme tanto la vida personal como la comunitaria.  

No basta con cambios externos;  

se requiere un cambio interior  

que nazca de la fe  

y de la conciencia de ser criaturas amadas por Dios. 

Educación para nuevos hábitos 
La educación ambiental debe  

comenzar en la familia,  

continuar en la escuela  

y extenderse a los medios de comunicación,  

la catequesis y las organizaciones sociales.  

No se trata solo de transmitir información,  

sino de generar hábitos:  

reducir el consumo, 

reciclar, 

usar con moderación el agua y la energía,  

cuidar los espacios públicos.  

Estos pequeños gestos construyen una cultura del cuidado. 

Espiritualidad ecológica 
La fe cristiana ofrece motivaciones profundas:  

el mundo es creación de Dios  

y cada ser es objeto de su amor.  

Reconocer esto impulsa a la gratitud y a la sobriedad.  

Una espiritualidad ecológica ayuda 

a superar el consumismo  

y a vivir con alegría lo sencillo,  

cultivando una capacidad de asombro ante lo creado.  

Estilo de vida sobrio y solidario  
El Papa propone un estilo de vida  

que valore la paz interior  

y la fraternidad 

más que la acumulación de bienes.  

La felicidad no está en tener más,  

sino en compartir y vivir en armonía  

con los demás y con la naturaleza.  

La espiritualidad cristiana  

se expresa en gestos de sobriedad y solidaridad cotidiana. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

27

Conversión comunitaria
La conversión ecológica no es solo individual:  

debe expresarse en comunidades  

capaces de crear cambios culturales y sociales.  

Las parroquias, los movimientos y las asociaciones  

pueden ser espacios para educar en la responsabilidad común  

y para impulsar iniciativas solidarias  

en defensa de la casa común.

Los sacramentos y la oración 
La Eucaristía  

es el lugar donde la creación encuentra su máxima expresión:  

pan y vino, fruto de la tierra y del trabajo humano,  

se transforman en presencia de Cristo.  

La oración,  

especialmente la alabanza y la acción de gracias,  

abre el corazón 

a reconocer que todo es don de Dios  

y fortalece el compromiso con la justicia  

y el cuidado de la creación. 

En resumen
Francisco concluye Laudato si’  

llamando a un cambio profundo de mentalidad y de corazón.  

La educación, la espiritualidad y el compromiso comunitario  

son caminos indispensables para vivir en gratitud y responsabilidad,  

cuidando la casa común como familia humana unida.

Reflexión
1. ¿Qué hábitos nuevos podemos aprender para cuidar mejor la creación (reciclar, ahorrar 
agua, plantar árboles…)?   

2. ¿Cómo puede nuestra fe ayudarnos a vivir con más respeto y amor por la naturaleza?  

3. ¿Qué significa rezar y celebrar agradeciendo a Dios por la creación?   

4. ¿Cómo podemos contagiar a otras y otros el entusiasmo por cuidar la casa común? 

Sumario



Laudato Si’

28

Oraciones
para usar en las sesiones grupales de reflexión

Estas dos oraciones fueron escritas por el papa Francisco 
y publicadas al final de la encíclica Laudato si’. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

29

Oración por nuestra Tierra
 

Dios omnipotente, 

que estás presente en todo el universo 

y en la más pequeña de tus criaturas, 

Tú, que rodeas con tu ternura todo lo que existe, 

derrama en nosotros la fuerza de tu amor 

para que cuidemos la vida y la belleza. 

 

Inúndanos de paz,  

para que vivamos como hermanos y hermanas 

sin dañar a nadie. 

 

Dios de los pobres, 

ayúdanos a rescatar 

a los abandonados y olvidados de esta Tierra 

que tanto valen a tus ojos. 

 

Sana nuestras vidas, 

para que seamos protectores del mundo 

y no depredadores, 

para que sembremos hermosura 

y no contaminación y destrucción. 

 

Toca los corazones 

de los que buscan sólo beneficios 

a costa de los pobres y de la tierra. 

 

Enséñanos a descubrir el valor de cada cosa, 

a contemplar admirados, 

a reconocer que estamos profundamente unidos 

con todas las criaturas 

en nuestro camino hacia tu luz infinita. 

 

Gracias porque estás con nosotros todos los días. 

Aliéntanos, por favor, en nuestra lucha 

por la justicia, el amor y la paz. 

Amén. 



Laudato Si’

30

Oración cristiana con la creación

Te alabamos, Padre, con todas tus criaturas, 

que salieron de tu mano poderosa. 

Son tuyas, 

y están llenas de tu presencia y de tu ternura. 

 

Alabado seas. 

Hijo de Dios, Jesús, 

por ti fueron creadas todas las cosas. 

Te formaste en el seno materno de María, 

te hiciste parte de esta tierra, 

y miraste este mundo con ojos humanos. 

Hoy estás vivo en cada criatura 

con tu gloria de resucitado. 

 

Alabado seas. 

Espíritu Santo, que con tu luz 

orientas este mundo hacia el amor del Padre 

y acompañas el gemido de la creación, 

tú vives también en nuestros corazones 

para impulsarnos al bien. 

 

Alabado seas. 

Señor Uno y Trino, 

comunidad preciosa de amor infinito, 

enséñanos a contemplarte 

en la belleza del universo, 

donde todo nos habla de ti. 

 

Despierta nuestra alabanza y nuestra gratitud 

por cada ser que has creado. 

Danos la gracia de sentirnos íntimamente unidos 

con todo lo que existe. 

 

Dios de amor, 

muéstranos nuestro lugar en este mundo 

como instrumentos de tu cariño 

por todos los seres de esta tierra, 

porque ninguno de ellos está olvidado ante ti. 



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

31

Ilumina a los dueños del poder y del dinero 

para que se guarden del pecado de la indiferencia, 

amen el bien común, promuevan a los débiles, 

y cuiden este mundo que habitamos. 

 

Los pobres y la Tierra están clamando: 

Señor, tómanos a nosotros con tu poder y tu luz, 

para proteger toda vida, 

para preparar un futuro mejor, 

para que venga tu Reino 

de justicia, de paz, de amor y de hermosura. 

Alabado seas. 

Amén. 

Sumario



Laudato Si’

32

Glosario

Antropocentrismo 
Perspectiva que sitúa al ser humano como centro absoluto de la realidad, desconectado del 
resto de las criaturas, lo cual puede llevar a justificar su explotación sin límites.

Biodiversidad  
Variedad de especies de seres vivos que habitan la Tierra (plantas, animales, microorganismos). 
Su pérdida empobrece los ecosistemas y afecta el equilibrio del planeta.

Bien común   
Conjunto de condiciones sociales, ambientales y culturales que permiten a todas las personas 
y comunidades alcanzar una vida digna.

Cambio climático 
Alteración de los patrones climáticos de la Tierra, causada principalmente por la actividad 
humana (emisiones de gases de efecto invernadero, deforestación, contaminación).

Casa común  
Expresión usada por el papa Francisco para referirse al planeta Tierra como hogar compartido 
de toda la humanidad y de todas las criaturas.

Clamor de la Tierra y de los pobres    
Unión de dos gritos inseparables: el sufrimiento de la naturaleza degradada y el de los pobres 
que son los más afectados por la crisis ecológica.

Conversión ecológica   
Cambio profundo de mentalidad y de vida que lleva a reconocer el vínculo con todas 
las criaturas y a vivir con responsabilidad hacia ellas y hacia Dios. 

Cultura del descarte  
Dinámica social que elimina a personas y recursos que no se consideran útiles, especialmente 
a los pobres, los marginados y la naturaleza degradada.



Versión de uso comunitario de la encíclica “Alabado seas, mi Señor”

33

Desarrollo sostenible 
Modelo de desarrollo que busca responder a las necesidades presentes sin comprometer las 
de las generaciones futuras, respetando el equilibrio de los ecosistemas. 

Ecología integral   
Mirada amplia que vincula las dimensiones ambiental, social, económica, cultural y espiritual, 
reconociendo que todo está interconectado.

Evangelio de la creación    
Perspectiva cristiana que entiende el universo como don de Dios, confiado a la humanidad 
para ser cuidado y compartido.

Justicia intergeneracional  
Responsabilidad de transmitir a las generaciones futuras un planeta habitable y sano, sin 
hipotecar su derecho a la vida digna.

Paradigma tecnocrático   
Modelo cultural que absolutiza la tecnología y la economía como soluciones en sí mismas, sin 
considerar sus consecuencias éticas, sociales y ambientales.

Praedicate evangelium    
Constitución apostólica del papa Francisco sobre la reforma de la Iglesia, cuyo nombre 
significa “Predicar el Evangelio”. Se cita en continuidad con el horizonte de evangelización de 
Laudato si’.

Sensus fidelium    
Expresión latina que significa “sentido de los fieles”: la capacidad del pueblo de Dios 
de percibir y vivir la fe auténtica, guiado por el Espíritu Santo. 

Sinodalidad     
Estilo de vida eclesial en el que todos los bautizados participan, escuchan y disciernen juntos, 
en comunión y corresponsabilidad. 

Sobriedad     
Estilo de vida sencillo, no consumista, que valora lo suficiente, evita el derroche y 
permite compartir con otros. 

Teología de la creación     
Reflexión cristiana que interpreta el mundo como obra de Dios, confiada al cuidado 
humano y con sentido para la historia de la salvación.

Sumario



Laudato Si’

34


